
 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

1 

Réflexions à propos du kata – Partie II 
Par Vicente Borondo, Shintô Musô Ryû Menkyô Kaiden 

Tout d’abord je tiens à préciser que cet article (et spécialement cette deuxième partie) 
est basé sur ma compréhension et mes réflexions sur Shintô Musô Ryû qui émanent d’un 
riai particulier (la logique derrière une action) comme étant transmis principalement par 
le regretté Nishioka Tsuneo sensei, dont j’ai eu l’honneur d’être un élève direct pendant 
les quinze dernières années de sa vie. 

Ce qui suit se veut juste un aperçu superficiel des séries de kata les plus traditionnelles 
du Ryû1. 

Kata de Shintô Musô Ryû Jô 

Selon notre tradition, le fondateur 
Muso Gonnosuke a passé de 
nombreuses années à errer à 
travers le pays pour apprendre et 
se battre en duel après avoir 
« maîtrisé » le Tenshin Shôden 
Katori Shintô Ryû et le Ichi no tachi 
de la tradition Kashima. À un 
moment donné, il semble qu’il ait 
combattu un homme d’épée 
appelé Miyamoto Musashi et qu’il 
ait perdu. Il décide alors de se 
retirer au mont Homan (dans 
l’actuelle province de Fukuoka, île 
de Kyûshû) pour se soumettre à 
des austérités sévères et réfléchir. 
Finalement, il reçut la révélation à 
partir de laquelle il jettera les bases 
de notre ryû qui s’est concrétisée, 
bien sûr, sous la forme de kata. 

La réalité est que nous ne pouvons que deviner à quoi ressemblaient les enseignements 
originaux puisque les premiers documents existants auxquels nous avons accès à ce jour 

 
1 Pour cette raison, ni le Kihon ni Gohon no midare ne seront discutés ici. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

2 

datent du début du XVIIIème siècle2, plus de cent ans après la création de notre école. Mais 
une chose est sûre ; en comparant les documents existants et à travers l’expérience 
pratique, nous pouvons voir ou avoir l’intuition que certains ajouts et modifications 
eurent lieu au cours de l’histoire de notre ryû ; il semble que la série Samidare fut incluse 
au cours du XVIIIème siècle, Ran ai a été ajouté pendant la période Bakumatsu (1853 - 1867) 
tandis que Gohon no midare, certains des kata inclus dans Seitei jô (Suigetsu et 
Shamen) et (l’actuel) Kihon waza sont des exemples d’ajouts tardifs du XXème siècle3. Il y 
eut même dans le « curriculum traditionnel » d’autres ajouts, modifications ou 
altérations dans l’ordre des kata transmis, dont certains très récents. Cependant 
beaucoup de transmission traditionnelle est vraisemblablement préservée depuis le 
début. 

Dans l’ancien temps il n’y avait pas de Kihon tel que nous le connaissons actuellement. 
Selon Nishioka sensei, le format de l’entraînement à ses débuts (il a commencé en 1938, 
avant que ne soit établi le Kihon tel que nous le connaissons4,le Seitei jô par Shimizu 
sensei et avant que d’autres modifications et ajouts aient eu lieu) était le suivant : « Nous 
faisions du suburi 5  et de l’uchikomi 6 , puis sensei nous demandait de pratiquer des 
mouvements tirés du kata et puis faisions du kata approprié pour le reste du keiko. Il n’y 
avait pas beaucoup d’explications ou de conceptualisation des différentes techniques ou 
séries. Il s’agissait de copier sensei le mieux possible et de répéter ce que "vous aviez 
reçu" ». 

La façon dont la majorité des gens s’entraîne aujourd’hui est en grande partie très 
récente, elle est pensée pour l’enseignement de groupes larges et cela a ses 
conséquences. C’est pourquoi je pense qu’il est important de connaître, spécialement 
pour les pratiquants avancés du moins, quelle partie du cursus est en quelque sorte 
nouvelle et quand elle fut rajoutée. 

Par conséquence, dans SMR, nous pouvons reconnaître les quatre types de kata que j’ai 
précédemment décrits : Gokui, aussi appelé Gomuso no jô ou Hiden, serait du premier 
type, Omote et Kage par exemple peuvent être du second, Seitei kata appartient au 
troisième et le kihon sotai au quatrième type. 

 
2 David Hall dans son « Encyclopedia of Japanes Martial Arts » (dans l’entrée pour Gokui) déclare 
que selon Steve Bellamy, qui était élève de Kuroda Ichitaro (Menkyo kaiden sous Shimizu Takaji 
shihan), parmi ses archives dans un des premiers densho passés d'Okubi Magozaemon 
(deuxième grand maître de Shintô Musô Ryû) à Matsuzaki Kinemon (troisième grand maître de 
l'école) étaient inclus les noms des cinq gokui. Cela semble contredire les recherches de 
personnes comme Matsui Kenji. 
3 Tout cela étant création de Shimizu Takaji shihan. 
4 Au début, il y avait 15 techniques qui sont devenues 12 plus tard. Dans un livre intitulé « Jodo 
Kyohan » écrit par Shimizu sensei et publié en juillet 1940, ces quinze techniques de base sont 
décrites. 
5 Un exercice d’entraînement qui consiste à faire des coupes ou des frappes répétitives dans le 
vide en imaginant que nous frappons un adversaire. 
6 Un exercice dans lequel nous pratiquons les différentes frappes et coupes en frappant l'épée 
d'Uchidachi. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

3 

Mais malgré tous ces changements, notre ryû a réussi à survivre. Plus encore, il l’a fait en 
étant utilisé de manière pratique comme le montre son utilisation par les forces de police 
japonaises (police anti-émeute de Tôkyô). C’est remarquable quand on pense que l’école 
a été fondée il y a plus de 400 ans. 

Le ryû est bien structuré mais pas de la manière à laquelle on pourrait s’attendre, ce n’est 
pas comme si vous appreniez d’abord le kata le plus simple et ensuite vous progressiez 
dans la complexité du point de vue technique ; les kata en Omote ne sont pas plus 
simples que ceux en Kage. Au lieu de cela, vous avancez différemment. 

Quel était le message primordial ? « Maruki o motte suigetsu o shire » (prendre un bâton 
rond pour connaître le suigetsu). Il s’agit donc de vraiment comprendre « Suigetsu »… et 
d’être capable d’appliquer ses manifestations dans des situations au moins cruciales. Le 
système fut alors créé pour cet accomplissement. 

Bien sûr, la question suivante alors est « Qu’est-ce que Suigetsu ? » 

Suigetsu est à l’origine un terme bouddhiste qui possède différentes interprétations 
selon le domaine auquel vous souhaitez appliquer son concept. Au sein du monde 
Budô/Bujutsu il a également des significations variées selon les traditions qui l’utilisent. 
De plus, des enseignants au sein d’une même tradition peuvent avoir des interprétations 
différentes du concept. Ce débat transcende l’intention de cet article et de toute façon 
je crois aussi qu’il y a beaucoup de choses dans le Budô/Bujutsu qui doivent être acquises 
au lieu d’être simplement données7. Pour le moment, je me contenterai de mentionner 
les points clés qui, à mon avis, peuvent vous aider à atteindre cette compréhension. Pour 
moi, si j’étais forcé à choisir, je dirais que du point de vue martial le concept de Suigetsu 
ne peut pas être compris sans timing et ma-ai. Comme dans de nombreux cas, dire que 
vous pensez le comprendre et être capable de l’utiliser sont deux choses complètement 
différentes. 

De nos jours, nous commençons par le kihon, les bases ; d’abord seul, puis avec un 
partenaire. Vous passez ensuite aux différentes séries : 

Dans Omote, le pratiquant se familiarise avec les aspects de base comme le ma-ai, le 
hyoshi, le shisei, le tai sabaki, etc. c’est surtout go no sen. Puis, vous gagnez en dextérité 
ce qui vous permet ensuite d’aller plus vite et bien que l’on fasse toujours du kihon… nous 
sommes dans Chudan. Certaines techniques deviennent plus réalistes et sen no sen 
prend la relève après un certain temps. Dans Ran ai vous finissez d’apprendre le kihon, 
toujours concentré sur le physique, poussant votre corps à aller le plus vite possible dans 
ce kata long conçu pour gagner de l’endurance. Dans Kage, vous incluez l’aspect 
psychologique, le ma-ai est plus proche et donc le temps de réaction est plus court. Vous 
apprenez la bonne façon de respirer (celle provenant du bas-ventre), nous cassons 
souvent le rythme, créant des moments de tension suivis d’autres plus relâchés. Cela 

 
7 Des choses comme les compétences ou les compréhensions ne peuvent pas être enseignées 
mais acquises par chaque individu. Le professeur ne peut que vous guider dans la bonne 
direction. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

4 

oblige le pratiquant à maintenir le zanshin à tout moment. Dans Samidare, nous 
revenons à des mouvements accélérés, nous approfondissons l’étude du ma-ai et du 
timing car nous avançons dans chaque kata tous deux l’un vers l’autre, c’est l’occasion 
d’améliorer d’avantage notre respiration et notre kiai. Dans Oku, nous mettons tout le 
précédent ensemble dans une série singulière et éclectique qui contient la base et les 
mouvements caractéristiques du ryû. Hiden est la dernière pièce du puzzle et elle est 
nécessaire pour bien comprendre l’école du point de vue technique. 

OMOTE – La surface 

Autrefois, les pratiquants commençaient tout de suite par cette série, probablement 
précédée et accompagnée par la pratique de mouvements décidés par l’instructeur en 
fonction des besoins de ses élèves, elle peut donc être considérée comme le niveau 
débutant. Le rythme est régulier et prévisible, exécuté à un rythme facilement suivi par 
des personnes inexpérimentées. Nous utilisons toute la longueur du Jô. Je veux dire, 
nous déplaçons constamment nos mains sur toute sa longueur et faisons de grands 
mouvements afin de connaître l’arme et la biomécanique derrière les actions. Ceci est 
fait d’une manière qui permet à l’élève d’apprendre la bonne manière de manipuler 
l’arme et les bases du ma-ai et du timing dans un environnement très sûr. L’accent est 
mis sur le go no sen, défendre ou éviter l’attaque avant de contrer. 

CHUDAN – Le niveau intermédiaire 

Bien que le premier kata commence par sen no sen, suivant en quelque sorte le dernier 
kata de Omote, nous nous concentrons sur l’attitude go no sen jusqu’à ce que nous 
terminions cette série. Puis, on change et « redémarre » en incluant aiuchi (coups 
mutuels et simultanés) dans notre entraînement et nous sommes introduits dans le 
concept et la pratique du kiriotoshi8. Certaines techniques évoluent et commencent à 
montrer la vraie façon de les appliquer au combat comme dans tai atari ou hikiotoshi 
uchi (jusqu’à présent, nous avons effectué ces techniques en rapprochant les pieds lors 
de la frappe pour aider à se concentrer sur le ki ken tai ichi ; ceci change à partir de 
Yokogiridome). 

Toujours en général (exception faite à un moment dans Midaredome, par exemple) on 
utilise toute la longueur du Jô. Les mouvements sont toujours prévisibles car le rythme 
est toujours régulier bien que plus rapide qu’en Omote pour gagner en confiance et en 
dextérité. L’attention est mise suivant la bonne manière de conditionnement du corps. 

 
8  Avec Nishioka sensei jusqu'à compléter Ran-ai, nous faisions la « version Kyûshû » en kata 
comme Midaredome ou Yokogiridome où vous vous défendez en bloquant d'abord la frappe de 
l'adversaire au lieu d'opter pour l'aiuchi. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

5 

Fait intéressant, le premier et le dernier kata commencent par Honte ni kamae (hidari 
et migi) appliqués au combat. On prend conscience du concept de kobo ichi (attaque et 
défense ne font qu’un) et que sen no sen en est un aspect9. 

RAN AI – Harmoniser le chaos 

Ici, vous êtes censé être à votre apogée en termes de performances physiques. C’est une 
série très rapide et parmi les plus longues du système (de toutes les séries koryû), 
probablement conçue principalement aussi pour développer l’endurance. En même 
temps, techniquement parlant, c’est probablement une des plus complexes et difficiles. 
Tous les kihon ont été vus quand on arrive à ce niveau ; à partir de maintenant il ne vous 
reste plus qu’à les maîtriser... 

Introduits dans le système vers le milieu du VXIIIème siècle, ils seraient représentatifs de 
cette époque ; c’est la fin de la période du Bakufu (Bakumatsu), époque chaotique pleine 
de violence dans un pays divisé entre le nouveau et l’ancien. 

KAGE – Ombre 

Équivalent à Ura dans d’autres arts ou écoles, on comprend ici qu’il y a toujours une autre 
possibilité, un plan B (ou A, selon vos compétences et opportunité). Quand on attend 
trop longtemps, volontairement ou non, on a plus de temps pour voir venir l’attaque mais 
aussi moins de temps pour réagir… c’est très délicat et dangereux. Dans cette nouvelle 
situation, il faut avoir maîtrisé certains aspects qui émanent de la confiance en vos 
mouvements physiques que vous avez entraînés dans les séries précédentes, ainsi que 
d’une meilleure compréhension du ma-ai et du timing. À l’exception de Hoso michi, vous 
laissez votre adversaire venir à vous pendant que vous attendez et cela se traduit 
directement par la préservation de votre énergie en plus de vous donner plus de marge 
sur le plan physique et mental. Cette marge (yoyû) et confiance aident à leur tour à 
maintenir le calme mental nécessaire pour faire face à toute attaque. 

Vous maintenez le calme même dans les moments les plus intenses, mais lorsque vous 
réagissez, vous le faites à cent pour cent, avec des mouvements précis et explosifs 
précédés et suivis d’un relâchement. Comportement qui va rendre à tout moment vos 
intentions illisibles pour l’adversaire. On découvre l’importance de l’aspect 
psychologique en combat réel. Ne pas montrer d’émotions ou donner des informations 
inutiles sur nos intentions confond l’adversaire et peut créer une fissure dans son 
attitude physique et/ou mentale. 

 
9 Pour moi, un bon exemple du concept kobo ichi se trouve lors de l'exécution de la première 
partie des techniques « kuri » où nous défendons par une attaque au kote de notre adversaire. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

6 

Mais attention, car Uchidachi est aussi imprévisible, je veux dire que vous savez quelle va 
être son action (durant ce katageiko) mais pas exactement quand il va se lancer car il 
casse constamment le rythme et il ne s’arrête jamais, surtout mentalement. Votre 
zanshin doit être « activé » et « réglé » à tout moment. 

Vous approfondissez l’étude de la respiration appropriée, le kiai émane maintenant de 
votre tanden dans ce qu’on appelle « Fukimi kiai » mettant ainsi en avant le dernier 
aspect du concept « Ki ken tai ichi »… ou le tout premier ? C’est le ki, dans le sens de 
pouvoir concentrer son énergie en un point déterminé. Et vous faites cela en utilisant 
votre arme comme une extension de vous-même. 

« Entrer » dans l’attaque devient le choix principal lorsqu’il est clair qu’une situation 
critique se développe. En d’autres termes, on met en pratique l’attitude go no sen mais 
avec la mentalité sen no sen, en restant dans une position « confortable » puisque nous 
attendons et laissons notre adversaire se rapprocher de nous et initier les hostilités. 

 

SAMIDARE – Pluie de début d’été 

Série composée de six kata qui peuvent être réduits en substance à quatre (Jûmonji et 
Mijin go sont compris comme des variations de leur antérieur) et qui sont exécutés de 
manière très dynamique, avec Shidachi et Uchidachi avançant l’un vers l’autre, 
déterminés à « arriver » avant que l’adversaire ne le fasse. Ma-ai et le timing deviennent 
donc encore plus compliqués. La respiration peut être amenée à un niveau plus élevé et 
différent puisqu’il est conseillé d’effectuer les trois premiers kata en une seule expiration 
sous la forme de kiai. Cela vous permet étudier l’utilisation du kiai selon qu’il est émis 
avant, pendant ou même après l’action... ou dans ses différentes combinaisons. 

Tous les kata sont sen no sen et concernent le sacrifice de soi (sutemi) suivant l’esprit 
brièvement expérimenté dans Shin shin (de Chudan) et Hoso michi (de Kage). Bien sûr, 
vous avez maintenant appris et acquis tout ce qui est nécessaire en termes d’aptitudes 
physiques et de contrôle mental mais… Se précipiter vers l’attaque ?! Oui, c’est ce que 
vous faites dans chaque kata de cette série, donc l’esprit du shinken shobu doit être 
compris lorsque vous achevez la série. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

7 

SHIAIKUCHI (Okuden) – Points d’entrée des combats (Transmission intime) 

Nous entendons souvent dire « Oku » au lieu d’Okuden car les japonais aiment raccourcir 
les mots, cela signifie simplement profond, intérieur, le plus élevé, le plus intérieur, etc. 
(« Den » signifiant transmission). 

Fait intéressant, en réalité, le mot « oku » n’apparaît dans aucun des documents 
traditionnels pour nommer cette série, mais c’est en quelque sorte le plus utilisé pour s’y 
référer10. 

L’ordre dans lequel nous l’apprenons de nos jours, au moins dans notre lignée (et tel que 
décrit dans le Jôdô Kyôhan), est différent du denshô (rouleau de transmission) et 
probablement a été décidé par Shimizu sensei11. 

À mon avis vous vous confrontez ici à quelqu’un de votre niveau. Cela commence avec 
Sengachi où vous apprenez l’importance de gagner l’initiative suivi de trois « sous-
ensembles » de trois kata chacun, traitant surtout de la façon de l’obtenir (l’initiative) en 
fonction de conditions diverses. Le sous-ensemble intermédiaire sert également à 
étudier le style de Musashi. Ensuite, apparemment sans rapport nous avons : Mikaeri et 
Aun. Mikaeri consiste à être capable de percevoir le sakki (esprit meurtrier) d’un 
adversaire et à développer son intuition. La série se termine par « Aun », l’alpha et 
l’oméga, le début et la fin. Il est intéressant de noter que ce kata peut être considéré 
comme étroitement lié au tout premier kata du système (Tachiotoshi) qui ferme un 
cercle. À partir de là, vous devez recommencer, mais à un niveau supérieur. 

Aun a aussi d’autres significations. La plus pertinente pour nous concerne la 
synchronisation. C'est lorsque deux personnes sont sur la même « longueur d'onde » et 
que leurs actions coïncident et qu'il y a harmonie entre elles. L’expression utilisée pour 
décrire cela en japonais est « Aun no kokyu ». 

À présent, on est censé transcender la dualité. Comme le reflet de la lune dans l’eau ; 
bien que la lune et son reflet soient des choses différentes, ils se comportent comme un 
tout, il n’y a pas de décalage temporel entre eux (contrairement à d’autres phénomènes, 
par exemple la foudre et le tonnerre). 

 
10  C'est pourquoi pour feu Nishioka sensei, la signification du premier certificat traditionnel 
(Okuirishô) n'a rien à voir avec « entrer dans oku ». 
11 L'ordre original de la série Shiaikuchi tel qu'il est écrit dans le denshô est : Sengachi, Hiki sute, 
Kote garami, Jutte, Uchiwake, Suigetsu, Sayudome, Kotedome, Tsuki dashi, Uchi tsuke, Mikaeri 
et Aun. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

8 

YA TORI ODACHI YO TORI KODACHI (Shintô ryû kenjutsu) – Ensemble de huit kata 
pour l’épée longue et de quatre pour l’épée courte 

Cette série est répertoriée juste avant 
Gokui et à l’origine il n’y avait pas de 
noms pour ceux-ci (ou du moins pas ceux 
actuels), il semble qu’ils aient été 
nommés à la fin du XIXème siècle. 

On entend dire et certains pensent de 
nos jours que Kasumi Shintô ryû est 
comme la référence à ce système. Il y a 
beaucoup de spéculations concernant 
les origines, mais il me semble pour moi 
correct d’assumer qu’il est dérivé 
d’expériences antérieures de Gonnosuke. 
Des experts de SMR et Katori Shintô ryû 
m’ont assuré lors de conversations 
personnelles qu’ils peuvent y voir 
beaucoup d’influence de ceux-ci dans 
notre kenjutsu. Je peux moi-même voir 
ça et là des éléments de la tradition 
Kashima, et bien sûr ce n’est pas 
surprenant car les deux écoles ont 
prospéré dans la même région. 

Certaines personnes disent que le tachi 
des séries de Jô kata fait partie de ce style de kenjutsu, je n’en suis pas sûr à cent pour 
cent car il est clair qu’au moins certaines des techniques proviennent de Miyamoto 
Musashi, ce qui semble être une preuve que leur combat eut lieu. 

Par la place qu’il prend dans le denshô et le kuden (transmission orale) on peut savoir 
que dans les temps anciens probablement l’enseignement de notre kenjutsu était 
réservé à des pratiquants de haut niveau et comme curiosité il semble que seules les 
personnes d’au moins Gomokurouku prenaient le rôle d’Uchidachi. De cette manière, le 
niveau du Shijô (celui qui prend le Jô) était garanti. 

Bien qu’il n’y ait que 12 kata, selon le regretté Nishioka sensei et corroboré par Pascal 
Krieger sensei, ils contiennent tous les aspects importants qu’il faut connaître pour le 
combat avec katana. Pour être totalement honnête, je dois admettre qu’heureusement 
je ne peux pas le certifier ou le nier comme vrai… Je choisis de croire mes professeurs. 

 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

9 

GOKUI (Hiden) – Les secrets 

Ils sont l’ultime, bien qu’en réalité ils en soient l’origine. Cet ensemble est censé être le 
noyau primordial qui émane directement de la révélation originelle, ce qui se passe c'est 
que le processus de maîtrise du système est inversé depuis que le fondateur a 
commencé à le transmettre. 

De nos jours, hiden est la dernière pièce du puzzle qui confirme que ce que vous avez 
appris jusqu’à présent est correct et est nécessaire pour prétendre que vous avez reçu la 
pleine connaissance de l’école. C’est alors que l’on devient « kaiden12 ». On peut recevoir 
le « menkyo », une licence d’enseignement, mais seul ce titre avec le suffixe « menkyo-
kaiden » permet à son détenteur de délivrer à son tour des certifications traditionnelles 
légitimes. 

Les premières générations ont probablement reçu une « image complète » et en ont fait 
un puzzle, en gardant la pièce centrale destinée à être donnée uniquement aux 
personnes de confiance. Les générations suivantes ont commencé à obtenir le puzzle 
pièce par pièce (comme on en déduit du fait qu’à l’origine il n’y avait qu’un seul certificat 
au lieu d’un minimum de quatre comme aujourd’hui). 

À ce stade, on possède des choix différents ; vous pouvez vous consacrer à transmettre 
le ryû, aller apprendre une ou plusieurs autres écoles et/ou même aller jusqu’à créer votre 
propre tradition. 

Il va sans dire que créer un nouveau « système ancien » traitant d’armes archaïques est 
pour le moins très singulier. 

 

Août 2021 

Fédération Européenne de Jôdô www.fej.ch 

 
12  Kaiden signifie « transmission intégrale ». Dans notre école, il n'y a pas de document 
supplémentaire pour le certifier, donc un individu peut détenir un parchemin menkyô mais ne 
pas connaître le Gokui. 


