
 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

1 

Sei to dô 
Par Jean-Claude Hamel, Shintô Musô Ryû Menkyô Kaiden 

Le concept japonais Sei to dô réunit deux notions qui 
sont à la fois opposées et complémentaires, d’un côté 
l’absence d’agitation ou le calme ou l’immobilité (Sei), 
et de l’autre, le mouvement ou l’action (Dô). 

Sei to dô fonctionne comme le Yin-yang. Parce que 
l’un existe, l’autre existe aussi de facto. C’est un 
système « vivant » toujours en mouvement, et soumis 
au principe d’alternance de ses deux 
éléments constitutifs et indissociables. L’un est issu 
de l’autre. L’un se transforme en l’autre. Les 
transformations et transitions de l’un en l’autre 
s’effectuent dans une continuité permanente. 

Sei to dô est un concept qui découle directement de 
la notion plus générale et plus globale de « Rythme ». 
A cet égard, Sei to dô apparaît comme une 
déclinaison particulière de Hyôshi. 

Le phénomène périodique qui caractérise ce rythme 
particulier est l’alternance du calme (Sei) et du 
mouvement (Dô), qui peut se décliner en de 
nombreuses variations de cadence et d’intensité. Sei 
to dô est parfois retranscrit dans une formule 
simplifiée et un peu lapidaire : Non action – Action. 

L’alternance et le jeu de contrastes entre calme (Sei) 
et action (Dô) se retrouvent dans le déroulement de la 
forme de chaque Kata de notre discipline, quelle que 
soit la série étudiée. 

Sur un autre plan, si l’on s’intéresse à une lecture énergétique de Sei to dô, les phases de 
calme ou d’immobilité extérieure (Sei) correspondent à de l’énergie potentielle qui 
s’accumule, et au stade de l’action et du mouvement (Dô), elle se transforme en énergie 
cinétique. 

L’un des intérêts majeurs pour notre pratique, à mon avis, se manifeste lorsque les deux 
notions opposées et complémentaires (Sei et Dô), s’imbriquent, s’entrecroisent – par 

Sei to dô – calligraphie en 
style Gyôsho de Jacky Ponsot 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

2 

exemple comme dans Kage waza. Elles s’enrichissent alors mutuellement : du calme 
dans l’action, et de l’action dans le calme. 

• Trouver du calme dans l’action, où comment réaliser chacun des mouvements, y 
compris les plus intenses, tout en conservant un calme intérieur. 

• Bouger sans bouger ou les mouvements dans l’immobilité. Le travail d’immobilité 
extérieure de certaines positions d’attente (Kamae par exemple) favorise une 
présence et une disponibilité, à tous ses propres « murmures » intérieurs, à tout ce 
qui est en mouvement et bouge en-dedans de soi, ainsi qu’au dehors de soi, les 
partenaires, l’environnement (Zan-shin). 

Ce travail postural sur une immobilité extérieure est essentiel dans plusieurs 
disciplines – il est commun aux postures assises de méditation, à la posture 
debout du Qi gong de l’Arbre. 

Il permet de développer la sensibilité en affinant ses perceptions et ses sensations 
par une écoute attentive. Plus avant, il permet au fil du temps de la pratique de 
stimuler une forme d’intuition personnelle (Kan-ken), qui à l’instant opportun, fait 
que le mouvement se déclenche, sans que cela passe par un raisonnement ou 
une pensée consciente. C’est une capacité individuelle qui se construit et 
s’acquiert sur le Chemin du Budô, avec le temps. 

Pour construire une approche pédagogique de Sei to dô dans notre discipline martiale 
Shintô Musô Ryû Jô, la classique grille de lecture Sho (début) – Chû (centre) – Ku 
(profondeur), qui traite justement de « rythmes », apparaît ici comme une belle 
opportunité ainsi qu’un outil adapté. 

Pour conforter ce choix, ces trois rythmes particuliers semblent plutôt bien « coller » aux 
différentes séries de Kata constitutives de notre Ryû et leur donner du sens – et cela de 
façon évidente pour les quatre premières séries, le rythme Sho pour Omote, le rythme 
Chû pour Chûdan et Ran-Ai, le rythme Ku pour Kage. 

Dans une vision élargie, l’on pourrait concevoir que cette grille d’analyse Sho-Chû-Ku 
avec ses trois rythmes spécifiques et son intérêt pédagogique pour l’étudiant, soit en 
concordance et adaptée à l’étude et la pratique de différentes sortes de disciplines ou 
d’arts (Pascal Krieger Sensei). 

En Jô, cette progression individuelle se construit bien sûr au fil du temps et des 
entraînements en expérimentant successivement et dans l’ordre chacun de ces trois 
rythmes. 

Le premier à essayer et goûter est le rythme Sho, puis vient Chû, et enfin Ku. 

La recherche personnelle n’étant jamais finie, le pratiquant avancé (ayant par exemple 
déjà réalisé un premier « tour » des sept séries de SMR Jô) pourra recommencer et 
retourner explorer de nouveau, s’enrichir et déguster, le premier rythme Sho – l’on 
pourrait visualiser graphiquement ces trois rythmes Sho, Chû, et Ku, positionnés l’un 
après l’autre sur un cercle (de progression) orienté. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

3 

Aux deux premiers stades Sho et Chû, le pratiquant s’investit dans une recherche 
systématique de précision et de simplicité (Sho), puis de fluidité (Chû) dans chacune des 
formes travaillées. La volonté et la pensée consciente sont ici constamment sollicitées. 
Ces périodes correspondent à la création et à l’installation des connexions musculaires, 
neurologiques et psychologiques, qui vont s’optimiser au fil du temps et des multiples 
répétitions et auto-corrections. 

Comme dans tout apprentissage, ce stade de l’acquisition d’une forme passe par la mise 
en place d’automatismes et de réflexes conditionnés. 

Au stade plus profond Ku, tout en bénéficiant de ses acquis antérieurs, le pratiquant 
avancé va pouvoir expérimenter la spontanéité. Ici, la volonté et la pensée consciente 
s’effacent en quelque sorte devant le viscéral ! 

Le pratiquant se révèle. Il n’est plus dans l’imitation. Il vit ses mouvements. Il exprime sa 
nature propre. Il s’approprie la forme. 

Le rythme Sho et le premier stade de progression pour comprendre Sei to dô 

« Il n’y a pas de grande tâche difficile qui ne puisse être décomposée en petites tâches 
faciles ». 

Cet adage bouddhiste s’applique parfaitement au rythme Sho et à sa méthode très 
cadencée, utilisée dans la phase initiale de l’apprentissage. 

Ici, le Kata est séquencé et décomposé en une somme de mouvements élémentaires. 
L’étude d’ensemble en est ainsi facilitée, car elle permet une étude successive et précise 
de chacun des éléments et une observation à chaque fois des sensations 
correspondantes. Pour chaque élément étudié, le pratiquant peut se concentrer sur les 
nombreux détails techniques, et sur les premiers concepts qui lui sont proposés Jun-jo, 
Te no uchi, Shi-sei, Kamae, Me-tsuke, Ma-ai, Ha-suji, Sun-dome, Ki-ai, Aruki-kata, Ki-ken-
tai-ichi. Le rythme Sho, qui de fait donne du temps au temps, permet ici au débutant de 
prendre son temps pour répéter et étudier chaque élément qu’il souhaite, dans le détail. 
Pour le débutant, ce rythme cadencé Sho, favorise ainsi la construction de bases solides, 
notamment posturales. 

Le rythme Sho, en découpant chaque élément du suivant, va de plus faciliter la 
mémorisation du bon ordre du Kata – ordre dans lequel les différents mouvements 
doivent être réalisés (Junjo) – il favorise ainsi un auto-enregistrement de la forme précise 
du Kata. 

Le rythme Sho appliqué à Sei to dô, c’est comme une décomposition « stroboscopique » 
du Kata en deux sortes d’éléments, le Kamae (Sei) et le mouvement (Dô). 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

4 

Le rythme Sho, séquencé et discontinu, convient particulièrement bien aux Kata de la 
série Omote. Cette discontinuité est due à la présence volontaire et systématique de 
Kime, qui marquent une séparation précise entre chaque Kamae (Sei) et chaque 
mouvement (Dô) – en analogie avec une partition musicale, où les barres de mesure de 
la partition correspondent aux Kime du Kata. Ainsi, les Kime marquent la mesure pour 
les Kata de la série Omote. 

Le rythme Sho se prête idéalement à la pratique et l’étude des Kamae. 

Kamae – que l’on peut traduire par construction – correspond à la construction d’une 
posture physique et mentale de disponibilité. 

Tout le travail postural d’immobilité extérieure vise une pleine disponibilité du corps et 
de l’esprit. Il s’agit de mobiliser au mieux l’ensemble de son corps et de son mental, pour 
être présent et disponible à toutes situations à venir, a priori conflictuelles. 

Tant d’éléments sont ici à travailler pour le débutant, les alignements segmentaires 
osseux, la biomécanique du corps, l’équilibre physique, l’enracinement au sol, un Sei-
chû-sen correct, le corps présent dans une juste tension, etc. 

Autres bénéfices pour le pratiquant du rythme Sho : de la sécurité et du confort de 
travail. 

Le rythme d’apprentissage Sho avec ses Kime nets et marqués, détachant phase de 
mouvement (Dô) et phase de calme (Sei), facilitent la prévisibilité du mouvement suivant 
du partenaire, de son déclenchement précis – il donne au pratiquant du temps d’attente 
et de la disponibilité pour décoder le basculement à venir, avec de plus la certitude que 
cette bascule (Sei/Dô) va forcément s’opérer à la fin de la phase de calme en cours. Ainsi, 
le rythme Sho, en apportant de la prévisibilité, procure un sentiment de protection, de 
sécurité, dans le travail du débutant – une première zone de confort. 

Le rythme Chû et le deuxième stade de progression pour comprendre Sei to dô 

Avec la pratique fluide, caractéristique du rythme suivant Chû, l’on commence à faire 
vivre les mouvements, à se relier plus subtilement à l’autre (Ki-musubi entre Uchidachi 
et Shidachi), à insuffler de la « Vie » dans le Kata. 

Cette vie instillée semble être l’une des conséquences directes de la fluidité insufflée 
dans la forme – dans les mouvements du Kata, ainsi que dans chaque transition entre 
mouvements. Les Kime, qui cadençaient un rythme Sho marqué et discontinu, ne sont 
plus ici des haltes mais des liens. Le Kime devient alors pause, transition, transformation 
dans une continuité entre Kamae (Sei) et Action (Dô). 

De plus, d’autres conséquences intéressantes semblent aussi découler de cette fluidité 
introduite dans la forme et qui anime les mouvements. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

5 

• La respiration (Ko-kyû-hô) se libère. Elle va pouvoir se poser, s’accorder et se 
coupler naturellement, s’harmoniser au gré des mouvements et de leurs 
enchaînements. 

• Le corps et le mental vont tous les deux gagner en lâcher-prise. Les affects 
personnels, sentiments et émotions, vont naturellement s’éveiller et 
accompagner – parfois perturber, parfois guider – le pratiquant dans ses diverses 
expérimentations. Pour faire face à ce rythme Chû plus accéléré et moins 
prévisible que le rythme Sho, le cœur et toutes sortes d’émotions sous-jacentes 
vont s’inviter ici. 

• Le lien avec le partenaire s’intensifie et s’affine. Cette complicité grandissante va 
amener à « être dans le temps de l’autre » - un objectif martial pragmatique sous-
jacent à la pratique du Budô. 

Dans un rythme Chû, la prévisibilité du mouvement suivant du partenaire est bien moins 
évidente que dans un rythme Sho. La continuité et la fluidité de la forme ne fournissent 
plus de repères nets et systématiques, les transitions entre calme (Sei) et action (Dô) se 
réalisant ici dans un continuum. En conséquence, la sécurité offerte par la prévisibilité de 
la forme Sho et de ses Kime marqués devient ici caduque. 

La prévisibilité, dans un rythme Chû, va donc devoir s’appuyer sur d’autres marqueurs 
qui sont présents dans la fluidité, à savoir les modifications de rythme dues aux variations 
de la rapidité, de la vitesse d’exécution, c’est-à dire en fait des accélérations et 
décélérations dans le déroulement du Kata. Au cours de ce stade plus avancé de 
compréhension de la forme, le Shûgyôsha va se constituer progressivement une 
nouvelle zone de confort, grâce à une prévisibilité de plus en plus subtile, issue d’un 
décodage affiné des variations entre le lent (Sei) et le rapide (Dô), ainsi que d’un 
renforcement de la complicité avec son partenaire. 

L’on pourrait concevoir une approche pédagogique à deux stades afin d’appréhender, 
de construire et de faire progresser la fluidité et le rythme Chû. 

Pour le premier stade, au sortir du rythme Sho, Uchidachi et Shidachi cherchent à 
dérouler le Kata dans le maintien systématique d’une continuité tout au long de leurs 
gestuelles préétablies respectives, à vitesse constante – cette façon de travailler une 
forme, très employée en Tai Chi Chuan, s’appelle « dérouler le fil de soie », où l’on doit 
éviter toute cassure, toute accélération ou décélération brusque. 

Au second stade, tout en conservant la continuité et la fluidité, le pratiquant va ici 
introduire des variations lent/rapide en cohérence avec les divers gestes ou actions. 

Accélérations et décélérations seront ici omniprésentes, mais effectuées sans brusquerie 
et consciemment. 

A la différence des mouvements séquencés et hachés du rythme Sho, la fluidité requise 
dans le rythme Chû amène le pratiquant vers une mouvance globale et déliée de tout le 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

6 

corps et développe dextérité et agilité. La respiration peut prendre sa juste place et se 
poser naturellement, en lien et en accord avec la gestuelle du Kata et les efforts engagés. 

Sei to do existe bel et bien dans le rythme Chû, mais de façon très différente que dans le 
rythme Sho. La fluidité recherchée induit et installe une continuité entre les divers 
mouvements, entre Calme (Sei) et Action (Dô), entre lenteur et rapidité – tout coule. 

Le rythme Chû, par sa fluidité et avec ses accélérations variées, est bien représenté par 
l’image de l’eau, sous certaines de ses diversités, le torrent, la rivière, le fleuve. 

Le rythme Chû convient bien à la pratique et à l’étude des séries Chûdan et Ran-Ai. 

La pratique des deux Kata de Ran-Ai avec des partenaires différents et sur des 
rythmiques Chû variées (rythmes plus ou moins soutenus, accélérations ponctuelles et 
localisées ou plutôt continues) est un terrain de jeu et d’exploration inépuisable. Le 
pratiquant y agrandit la confiance en soi et sa zone de confort. Il gagne progressivement 
en marge (Yo-yû), ce qui va lui être essentiel dans la confrontation au rythme suivant Ku, 
plus resserré, plus intense, plus surprenant. 

Le rythme Ku et le troisième stade de progression pour comprendre Sei to dô 

Une pratique assidue des deux premiers rythmes, Sho avec sa recherche de précision et 
de simplicité, et Chû avec sa recherche de continuité et de fluidité, conduit au rythme 
suivant Ku, plus intense, plus contrasté, plus profond, plus personnel. 

Le rythme Ku, par sa fluidité et ses variations d’intensité entre calme (Sei) et mouvement 
(Dô), est bien illustré par l’image de la mer, avec sa profondeur et ses vagues dans tous 
les états possibles. 

Le rythme Ku est caractérisé par une alternance entre phases de calme (Sei) et phases 
de mouvement (Dô), qui révèlent très souvent des contrastes marqués. Les 
basculements entre Calme (Sei) et Action (Dô) – succession de concentration/expansion, 
sur un plan énergétique – sont parfois brusques, explosifs. 

L’omniprésence de contrastes marqués entre Calme (Sei) et Action (Dô), que l’on vit dans 
le rythme Ku et dans les Kata de Kage waza, provient en particulier du développement 
d’une confiance en soi et sa technique, ainsi que de l’expérimentation répétée et 
progressive d’une attente de plus en plus prolongée face à des attaques subites, voire 
impromptues. 

L’attente (Sei) qui précède l’action (Dô) se construit dans un calme extérieur tout en 
intensité contenue, tandis qu’une forte énergie potentielle – physique et psychique – 
s’emmagasine, se concentre, à l’intérieur du Shûgyôsha. Le basculement dans l’action 
va libérer d’un seul coup une forte part d’énergie cinétique dans le mouvement (Dô) – 
comme l’eau d’un barrage qui cède brusquement. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

7 

La qualité et la puissance de l’explosivité dépendent de plusieurs paramètres, la brièveté 
du basculement Calme (Sei) / Action (Dô) ou la vitesse de basculement, le contraste du 
passage entre le relâchement initial (Sei) et la tension (Dô) puis entre la tension (Dô) et 
le relâchement final une fois le mouvement réalisé (Sei), la mobilisation et la coordination 
de toutes les parties du corps, le mental compris (Ki-ken-tai-ichi). 

Plusieurs de nos concepts classiques utilisés dans le Jô sont particulièrement valorisés 
dans Kage waza et le rythme spécifique Ku, Mu-soku, Kan-ken, Mu-shin. 

• Mu-soku prend tout son intérêt dans Kage waza. Mu-soku avec l’explosivité de sa 
chute subite, est bien utile, voire nécessaire, dans certaines phases foudroyantes 
d’attaque ou de défense. Bien adapté au rythme Ku, Mu-soku peut même devenir 
indispensable si l’on cherche à attendre le tout dernier moment pour intervenir, 
pour bouger, pour basculer du calme (Sei) dans l’action (Dô) et libérer une force 
explosive. 

• Kan-ken est une forme de vision intuitive qui ne participe pas de la vision oculaire. 
Kan-ken permet de voir ce qui n’est pas visible, de sentir, de percevoir, et par 
exemple de décoder et d’anticiper une intention adverse de bouger (Sei/Dô), et 
donc de pouvoir être dans le temps juste (Kairos) pour y répondre. 

Kan-ken émane assurément d’une grande disponibilité – disponibilité en corrélation 
avec Mu-shin. Ces capacités de disponibilité et de vision intuitive se sont construites et 
affinées au fil des entraînements et des multiples rythmes pratiqués – avec le Me-tsuke 
de la phase d’apprentissage, regard très focalisé et concentré sur son objet de vision 
(Sho), puis avec le Me-tsuke de la vision élargie (Chû), enfin avec Kan-ken (Kû) qui 
s’affranchit ici de la seule vision physiologique. 

Avec le rythme Ku, la prévisibilité ne relève plus seulement d’un décodage même fin des 
variations de rythme comme avec les rythmes Sho et Chû, mais de plus convoque vision 
intuitive (Kan-ken) et disponibilité (Mu-ga-Mu-shin). 

Sei to dô révèle toutes ses saveurs dans l’étude des séries avancées de Shintô Musô Ryû 
Jô, et plus particulièrement dans Kage waza, où le rythme Ku, à la fois plein d’intensité 
et personnel, colle littéralement à cette série. Les deux notions opposées et 
complémentaires (Sei et Dô) s’y entrecroisent et s’y enrichissent mutuellement : du 
calme dans l’action (maintenir un calme intérieur dans les mouvements), et de l’action 
dans le calme (bouger sans bouger, ou affiner son écoute, sa présence, ses sensations, 
sa disponibilité à une réalité en mouvement permanent). 

En approfondissant avec sincérité ce rythme Ku, le pratiquant va s’approprier la forme. 

Dans Kage, qui est l’ombre ou l’Ura de Omote, le travail primordial sur la propre 
intériorité du Shûgyôsha (Yin / Kage) vient complémenter le travail sur l’extériorité, 
l’apparent, la surface, le visible dans la forme (Yang / Omote), qui a été progressivement 
mené et construit grâce aux trois premières séries du Ryû, Omote, Chûdan et Ran-Ai et 
à leurs rythmes adaptés respectifs Sho et Chû. 



 
 Fédération 

 Européenne de 

 Jôdô 

 
 

8 

Par l’étude du rythme Ku, la recherche intérieure et personnelle sur la disponibilité à soi-
même et à l’autre et sur la perception de plus en plus fine de ses sensations et des divers 
rythmes en jeu, va faciliter l’acquisition progressive d’une conscience vraiment physique 
de son corps et d’une forme de vision intuitive. 

 

Novembre 2023 

Fédération Européenne de Jôdô www.fej.ch 


